
 
 

The Dynamics of HIV/AIDS in the 
Islamic Republic of Iran 

Junior Paper for the Department of Anthropology, 
Princeton University 

 

 

Christine Blauvelt 

Advised by Professor João Biehl 

April 2011 

 



C. Blauvelt 1 

Introduction 

This paper will attempt to unveil the complex ways that HIV/AIDS is constituted in the 

Islamic Republic of Iran.  Without personal fieldwork experience in this country, I have based 

my work on a critical and in depth evaluation of previous research.  In this literature review, I 

rely on accounts from a variety of actors and institutions, including public health officials, the 

Iranian State, religious leaders, and members of the general community.  I will pay particular 

attention to differences  in  language and discourse.   By disentangling knowledge translation 

across various social contexts, I hope to identify some of the tensions surrounding prevention 

and treatment of HIV in Iran.  Moreover, by tracing the history of the disease in Iran, I aim to 

grasp  the  successes  and  limitations  of  different  public  health  campaigns.    Finally,  I  will 

examine  other  reproductive  health  issues  in  Iran  and  surrounding  nations  as  a  lens  for 

characterizing the social and political dynamics of HIV/AIDS in the Islamic Republic of Iran. 

 

According  to  a  2006  conference  sponsored  by  the  United  Nations  Development 

Program  (UNDP),  a  new HIV  infection  occurs  every  ten minutes  in  the Middle  East  and 

North Africa (Radwan 2006).  In 2007, there were a reported 44,000 new HIV infections in 

this region (Baijal 2009, 8).  Many public health experts argue that these statistics may not 

reflect the full extent of the disease; the actual numbers may be even higher given the low 

rate of HIV screening and  the  lack of accurate data and surveys.   Local and  international 

health  organizations  have  strived  to  raise  awareness  about  the  issue  by  disseminating 

research findings to policy makers and the general public.  Nonetheless, many public health 

officials maintain  that  the response  thus  far has been unsatisfactory.   Khadija Moalla,  the 



C. Blauvelt 2 

coordinator for the UNDP on HIV/AIDS in the Arab States, asserts that “there is a silence, 

denial, stigma, and discrimination regarding HIV in the Arab world” (Radwan 2006). 

The  issue  of  HIV  in  the  Middle  East  and  North  Africa  (MENA)  has  only  recently 

gained  attention  in  the  public  health  literature.    Some  of  the  commonly mentioned  risk 

factors for the MENA region include: war‐related and labor migration, rapid urbanization, 

poverty, blood safety, and a growing population of youth.  High‐risk populations consist of 

injecting  drug  users  (IDUs),  men  who  have  sex  with  men,  and  female  sex  workers.    In 

addition,  ethnographic  and  historical  studies  have  referenced  religious  and  cultural 

traditions  that might pose a barrier  to HIV/AIDS  interventions,  in particular because  the 

disease and its modes of transmission are often associated with homosexuality, sex outside 

of marriage, commercial sex, and drug use, which are considered sinful behaviors and are 

prohibited  by  Islamic  law  (Shari’a)  (Mohammadpour  2009,  252).    After  watching  a 

program about sexually transmitted diseases on the television news network Al­Jazeerah, 

one young Iraqi women lamented in her online blog that, “AIDS victims [in the Arab World] 

die in silence, quarantined in rooms made of shame and guilt” (Anwar 2008).   

Therefore,  public  health  initiatives  have  recently  focused  on  tackling  the  social 

stigma of HIV/AIDS, which is  frequently cited as the foremost barrier to care for those at 

risk.   As Khadija Moalla explained in a personal correspondence, public health centers for 

free voluntary HIV  testing and  counseling are easy  to  locate, but  they are heavily under‐

utilized  due  to  negative  value‐based  assumptions  about  the modes  of  HIV  transmission.  

For  instance, during  the process of medical examination and HIV testing, people may not 

want to admit to using illicit drugs or to engaging in certain sexual practices.  Indeed, health 

care  providers  may  hold  the  same  stigmatizing  attitudes  as  the  rest  of  the  community.  



C. Blauvelt 3 

Similarly,  there  is  uncertainty  and  concern  about  the  confidentiality  of  health  care 

information, especially in a society where HIV sufferers are often shunned (Hasnain 2005, 

5).   

The  literature  on  the  Middle  East  and  North  Africa  has  also  described  unique 

challenges  for  protecting  female  reproductive  health  due  to  gender  inequalities  that 

compromise women’s  civil,  legal,  and  sexual  rights.    According  to  estimates  by  UNAIDS, 

women  account  for  approximately  220,000  of  the  480,000  HIV‐infected  people  in  the 

Middle East and North Africa (Sufian 2004).  There are several factors that may put women 

at  high  risk  of  HIV  infection.    For  instance,  many  women  in  the  MENA  region  are  less 

educated than men, so strategies to include sex education in schools may be ineffective for 

preventing  transmission  in women.    Further,  ethnographic  and  legal  studies  have  found 

that  women  are  often  considered  inferior  to  men  in  these  societies,  potentially  leaving 

them more vulnerable to violence and coerced sex (Hasnain 2005, 5).  As in many parts of 

the world, women may have less power to negotiate methods of HIV prevention (including 

condom use).  Moreover, some studies have found that 4 out of 5 HIV‐positive Arab women 

were  infected by  their husbands (Radwan 2006).   Women who  test positive  for HIV may 

become even more vulnerable to physical and emotional injury or to abandonment by their 

families or husbands.   As a result,  it  is believed that many women in MENA nations avoid 

HIV  testing,  since  the  results  can  cause  more  harm  than  good.    Therefore,  some  public 

health institutions have endeavored to transform laws that would protect women’s rights, 

specifically  regarding  marriage,  inheritance,  and  property.    The  objective  of  these 

initiatives  is  to  promote  women’s  employment,  income,  and  livelihood  opportunities, 

which will hopefully empower women and encourage them to learn their HIV statuses. 



C. Blauvelt 4 

Although the public health literature has implicated the aforementioned risk factors, 

these  generalizations  may  not  apply  to  all  regions  of  the  Middle  East  and  North  Africa.  

Patients’  receptions  of medical  interventions  often  depend  on  divergent,  and  sometimes 

entrenched,  notions  of  disease  and  health.    In  fact,  the  status  of HIV/AIDS  varies widely 

between  countries  as  a  result  of  differing  government  ideologies  and  laws,  economic 

conditions,  national  histories,  current  events,  existing  health  programs,  and  regional 

cultural  values.   Many public  health  advocates  emphasize  the need  for  new  strategies  to 

combat HIV in the Middle East and North Africa, ones that take into account the local state 

of affairs, the specific ways that people are positioned in the community, and the pressures 

that society places on its members.  Therefore, I will focus on the challenges for addressing 

HIV/AIDS in one particular country: the Islamic Republic of Iran.    

The first reported case of HIV/AIDS in the Islamic Republic of Iran occurred in 1987 

after  a  blood  transfusion  for  a  six‐year‐old  child  with  hemophilia  (Integrated  Regional 

Information Networks 2002).   However,  the  issue of HIV/AIDS  is  only  recently  receiving 

attention  from  the  Iranian  government  after  years  of  resistance  and  denial.    The 

assumption  that  regional  rates  of  HIV  infection  are  low  has  led  government  officials  to 

dismiss the disease as low‐priority compared with other pressing issues like the economy, 

war, unemployment, and education.  However, as stated in a 2003 World Bank report, “low 

prevalence does not equate to  low risks” (Sufian 2004).   The number of HIV infections  in 

Iran  has  increased  dramatically,  with  health ministry  figures  of  over  20,000  individuals 

registered as HIV‐positive and at least 3,400 deaths from AIDS since 2009 (Agence France‐

Presse).   



C. Blauvelt 5 

Recent reports have described the epidemiology of the HIV/AIDS epidemic in Iran, 

attempting to identify the patterns and trends of  infection, the populations most affected, 

and  factors  that  increase susceptibility.   The  Iranian Health Ministry reports  that 93% of 

Iranians diagnosed with HIV are men, and 38% of cases are  in  the 25  to 34 year‐old age 

group  (National  AIDS  Committee  Secretariat  2010).    The  modes  of  transmission  for 

registered  cases  since 1986  include:    injecting drug use with  infected  equipment  (69.8%), 

sexual  intercourse  (8.5%),  unsafe  blood  transfusions  (1.2%),  and  mother­to­child 

transmission (0.6%).  For cases registered in the year 2008, transmission was attributed to: 

injecting drug use with infected equipment (76.6%), sexual intercourse (13.3%), and mother­

to­child transmission (0.8%).   

Many  international  aid  organizations  contend  that  these  statistics  are 

underestimates  due  to  weak  public  surveillance  and  poor‐quality  data  about  the 

prevalence of HIV/AIDS  in  the  region  (Sufian 2004).    For  instance, UNAIDS projects  that 

72,000  to  110,000  Iranians  are  HIV‐positive,  which  is  four  to  five‐fold  greater  than  the 

number  of  registered  individuals  in  official  health ministry  reports  (UNAIDS 2010,  196).  

Without systemic methods of generating  information about the size and demographics of 

affected  populations,  it  is  difficult  to  measure  the  scope  of  the  epidemic,  as  well  as 

characteristics of those infected with HIV (including gender, age, and sexual practices) and 

the  modes  of  transmission.    The  ‘picture’  of  HIV  in  Iran  may  differ  from  the  health 

ministry’s official records, depending on which groups of individuals are being screened for 

HIV and which are being left out. 

In  the  following  sections,  I  will  explore  the  various  trajectories  through  which 

HIV/AIDS  is  publicly  and  privately  acknowledged  in  the  Islamic  Republic  of  Iran, with  a 



C. Blauvelt 6 

particular  focus on  the  relationship between public health and  religion.   The  situation  in 

Iran may challenge (or at  least complicate) the common assumption that religion hinders 

scientific progress and medicine.  Although the Islamic Republic of Iran relies on religious 

principles  to  justify  laws and  to  create moral  codes of  conduct,  this does not necessarily 

indicate  that  the  interests  of  a  theocratic  state  are  antithetical  to  those  of  a  secular 

government.  In fact, religion may serve to reinforce social policies, including public health 

imperatives.   This paper will develop a critical perspective of  the ways that public health 

discourses  on  HIV/AIDS  in  the  Islamic  Republic  of  Iran  have  shifted  in  recent  years, 

reflecting the fluidity of medicine, religion, and politics within this nation. 

 



C. Blauvelt 7 

Drug Use in Iran  

The majority of  registered HIV  cases  in  Iran were  reportedly  transmitted  through 

unsafe injecting drug practices.   Currently, Iran has between 1.5 and 6 million drug users, 

of  which  150,000  to  600,000  are  injecting  drug  users  (IDUs)  (PBS  Frontine).    The wide 

range  in  these  statistics  can  likely  be  attributed  to  the  fact  that  drugs  are  illegal  in  Iran, 

which makes  accurate  surveillance  difficult.    There  is  a  long  history  of  substance  use  in 

Iran,  dating  back  centuries  ago  (Nissaramanesh  2005,  1).    Iran was  once  a major  global 

center of opium cultivation and distribution, with opium accounting for nearly a quarter of 

the  nation’s  export  revenues  in  the  1920s  (Calabrese  2007,  1).    By  the  mid‐twentieth 

century, over  ten percent of  Iranian adults were drug users,  including 1.3 million regular 

opium users (Nissaramanesh 2005, 1).   

In 1955, efforts were made to combat opium misuse with the “Law on Prohibition of 

Opium  Poppy  Cultivation  and  Taking  Opium.”    However,  the  official  banning  of  illicit 

substances  only  increased  smuggling,  in  large  part  because  Iran  is  along  the major  drug 

trafficking routes from Afghanistan to Europe and Asia (Van Heuvelen 2009, 4).   As such, 

the prohibition law was relaxed in 1969 under the Shah’s regime, which permitted limited 

use and cultivation of opium but declared  the smuggling of opium to be a capital offense 

punishable  by  death.    Moreover,  from  1974  to  1977,  detoxification  programs  were 

established  throughout  Iran,  serving  approximately  thirty  thousand  patients 

(Nissaramanesh 2005, 4).    From  this historical overview,  it  seems  that  Iran  in  the 1970s 

was socially opposed to drugs but nevertheless provided rehabilitation support for addicts 

as  the  ‘lesser of  two evils.’   The complex and  fascinating socio‐political  landscape of pre‐



C. Blauvelt 8 

revolutionary  Iran  can  be  extracted  from  the  following  excerpt,  which  comes  from  the 

proceedings  of  the  1972  Seminar  on  Public  Health  and  Medical  Problems  Involved  in 

Narcotics Drug Addiction, held in Tehran and sponsored by the Central Treaty Organization. 

“The addicts hold no respect  for social  traditions and beliefs and do not care about the 

realities of life.  We all know that our future lies in the hands of our youth, but addiction 

is their great enemy.  … Drug addiction is not the perversity of an evil character; it is the 

consequence of psychic and personal crises with the myriad of  influences of the victim’s 

social,  economic,  genetic,  and  cultural  background  …Facilities  for  the  registration, 

diagnosis, treatment, aftercare, etc. of drug­dependent individuals and groups should be 

regarded  as  an  indispensable  and  integrated  part  of  the  health  and  social  services 

structure of any community in which drug abuse exists.”  

– Mehdi Sarraf, Chief of Medical & Rehabilitation Institutions, Ministry of Health, Tehran 

This passage suggests that drug addiction was viewed as a chronic psychological disease, 

based  on  biology  and  the  patient’s mental  health  rather  than morality  (“evil  character”).  

Therefore,  treatment  programs  were  focused  on  re‐establishing  addicts  as  productive 

members of society.  Even though drug addiction was still publicly denounced (as shown by 

the harsh language, “no respect for social traditions” and “great enemy”), pre‐revolutionary 

Iran seems to have adopted a pragmatic approach that reduced risks instead of alienating 

drug addicts from mainstream society.   

However, this promising situation for drug users deteriorated following the Islamic 

Revolution  in  1979,  when  Iran  established  a  theocratic  system  of  government  under 

Ayatollah Khomeini.  The theocratic state imposed stringent campaigns against all forms of 

substance  abuse  as  part  of  the  jihad  against  sin,  asserting  that  addiction  was  counter‐

revolutionary and anti‐Muslim (Rosenberg 2010).  As such, drug treatment programs were 

suspended  and  hundreds  of  thousands  of  drug  users  were  forced  into  compulsory 



C. Blauvelt 9 

‘rehabilitation’  camps.    Laws  against  drug  use  and  dealing  were  strictly  enforced  with 

severe  penalties,  including  fines,  incarceration,  corporal  and  capital  punishment.    Many 

individuals  faced  lashes  and  life  imprisonment,  even  for  moderate  drug  offenses.    The 

following is an excerpt from a 1980 TIME magazine article entitled “Iran: War on Drugs”, 

which described an incident in a Tehran courtroom headed by Ayatollah Sadeq Khalkhali, 

the former head of Iran’s Revolutionary Courts: 

“I  shall  exterminate  you  vermin!    Then,  without  permitting  a  word  to  be  spoken  in 

their defense, he meted out the sentences.   “Those two – execution,” he barked.   “This 

one – life imprisonment.  The other two – 100 lashes each.”  As Islamic guards led out 

the  two men  to be whipped,  the  judge  called out after  them,  “Remember,  every  lash 

must  draw  blood.”    With  that  five­minute  trial,  Ayatullah  Sadegh  Khalkhali,  Iran’s 

notorious  “hanging  judge,”  dispensed  summary  justice  to  five  more  accused  drug 

traffickers.    In  just  six weeks,  Khalkhali’s  firing  squads  have  executed  120  convicted 

opium and heroin dealers” 
 

The callous and unforgiving discourse in this passage reflects the punitive atmosphere that 

pervaded  in  post‐revolutionary  Iran.    As  opposed  to  the  previous  era’s  emphasis  on 

therapeutic  rehabilitation  and  medical  care,  the  new  regime  employed  correctional 

treatment and disciplinary action.  Unfortunately, the strict drug laws only exacerbated the 

situation, counter to their intention to reduce substance abuse and trafficking in the Islamic 

Republic  of  Iran.    Due  to  fear  of  being  caught,  many  injecting  drug  users  practiced 

underground,  which  often  meant  that  individuals  shared  the  same  needles  (Rosenberg 

2010).   Unsafe  injecting practices  increased  the  threat of HIV spreading  throughout drug 

communities, and ultimately to the general population through sexual transmission.   

In  addition,  the  enforcement  of  drug  laws  has  placed  substantial  pressure  on  the 

criminal  justice  system,  which  has  both  economic  and  health  repercussions.    A  Rapid 



C. Blauvelt 10 

Situation Assessment (RSA) of 10 urban centers in Iran, conducted in 1998, found that 73 

percent  of  injecting  drug  users  had  a  history  of  imprisonment,  compared  with  only  36 

percent  of  non‐injectors  (Nissaramanesh  2005,  3).    Moreover,  in  2000,  the  legal  system 

processed  over  80,000  drug  offenders.    These  figures  are  important  because  Iranian 

prisons  are  havens  of  needle  sharing,  and  therefore  particularly  hazardous  for  HIV 

transmission.   In fact, one prison surveyed in 2001 found that 63 percent of inmates who 

were IDUs tested positive for HIV.  Of the injecting drug users who participated in the RSA 

1998  study,  nearly  half  admitted  to  sharing  syringes  and  needles.    Although  88  percent 

reported using cleaning  techniques, most were  insufficient,  including wiping with  fingers 

or a cloth and rinsing with saliva or water.   Until the year 2000, there was no support for 

drug users  to obtain clean needles or methadone treatment  for addiction.   Without harm 

reduction and anti‐drug programs, the number of addicted individuals increased each year, 

with serious effects on the spread of HIV.   

In  addition  to  a  higher  prevalence  of  substance  abuse,  the  categorization  of  users 

has shifted in recent years.   In the past, drug users were typically older men who smoked 

opium or drank opium in coffee and tea.  This behavior occurred in traditional settings as a 

socially  acceptable  activity  (Nissaramanesh  2005,  2).    The  typical  Iranian  drug  addict  is 

now  an  urban male,  around  thirty  years  old,  married,  and  employed  (Esack  123).    This 

profile  is  quickly  being  altered  to  include  a  growing  number  of  women,  youth,  and 

homeless  drug  addicts.    In  addition,  the  types  of  substances  have  changed  since  the 

twentieth century, particularly with increases in heroin dependency and injecting drug use 

(Calabrese 2007, 2).  In 2000, the Taliban in Afghanistan placed a ban on the cultivation of 

opium.  As a result, there was a dramatic reduction in the availability of opium and prices 



C. Blauvelt 11 

rose  significantly.    This  in  turn  led  opium‐users  to  either  enroll  in  treatment  centers  for 

substance abuse (which were inaccessible for many) or to turn to heroin as an alternative.  

Faced with an alarmingly high number of drug addicts, the Islamic Republic of Iran 

has taken a more pragmatic approach to dealing with substance abuse, moving away from 

the severe punitive‐focused policies of the post‐revolutionary era.   Emphasis  is placed on 

the  decriminalization  of  drug  addiction.    Laws  implemented  in  the  1990s  have  granted 

exemptions  from penal punishments  for drug users who seek rehabilitation.    In addition, 

religious  leaders  and  prominent  officials  in  the  Iranian  government  have  made  public 

declarations  of  their  commitment  to  harm  reduction.    As  Iran’s  Special  Advisor  to  the 

United Nations, Paimaneh Hastaei, declared  in an October 2004 official  statement,  “In an 

attempt to strike a balance between prevention, treatment, and law enforcement activities, 

the Islamic Republic of Iran has assumed that demand reduction is as important as supply 

reduction”  (Calabrese  2007,  10).    Notably  in  January  2005,  Justice  Minister  Ayatollah 

Mohammad  Esmail  Shoshtari  submitted  an  appeal  to  prosecutors,  supporting  harm 

reduction programs as “needed and fruitful” public health  interventions (Calabrese 2007, 

13).  

Although  substance  abuse  is  still  considered  a  crime  in  Iran,  there  is  increasing 

acceptance of drug addiction as a medical condition (Nissaramanesh 2005, 4).    It appears 

that the nation has adopted a treatment‐oriented medical paradigm that emphasizes harm 

reduction.  In an effort to reduce the demand for illicit substances, the Iranian government 

has  established  abstinence‐based  centers,  ‘Narcotics  Anonymous’  support  groups, 

outpatient clinics, and community‐based drop‐in centers to provide a means of outreach to 

drug users.  These centers supply reliable information about drug use and the risks of HIV 



C. Blauvelt 12 

infection,  in  addition  to  clean  needles,  condoms,  and  substitution  treatments  like 

buprenorphine  tablets  and  methadone.    In  2003,  there  were  eighty‐eight  outpatient 

treatment centers run by the State Welfare Office and more than fifty centers sponsored by 

the Ministry of Health (Calabrese 2007, 12).  Moreover, more than sixty “Triangular Clinics” 

have  been  established  for  the  health  concerns  of  high‐risk  populations  (including  sex 

workers, ex‐convicts, and drug users).   These “Triangular Clinics” provide integrated care 

for HIV/AIDS, STDs, and substance abuse.  Finally, Iran is one of only twenty‐two countries 

worldwide  that has established harm reduction programs  for prisoners  (Calabrese 2007, 

11).    The  Iranian  government  provides  access  to  clean  needles  and  treatment  for 

incarcerated drug addicts, as well as peer counseling and information hotlines. 

Especially  from  an  anthropological  view,  it  is  fascinating  to  explore  how  drug 

addiction  became  redefined  as  a  chronic  biological  disease  rather  than  a moral  religious 

infraction,  which  suggests  that  religion  and  medicine  are  intimately  connected  and 

simultaneously  evolving.    The  issue  of  ‘medicalization’  has  been  studied  extensively  by 

several  anthropologists,  including  Margaret  Lock  who  explains  that  notions  of  “normal” 

and “abnormal” are fundamentally tied to cultural and political constructions of the “moral 

order” (Lock 2000, 259).  As such, categories of health and illness cannot be separated from 

the context in which they exist; definitions of disease and non‐disease vary over time and 

place.      This  is  especially  true  for  mental  disorders  like  addiction,  which  are  often  not 

categorized as  ‘real’  illnesses.   They are  frequently considered ailments of  the mind, with 

no diagnostic test to prove their existence.   The medicalization of substance abuse brings 

several  issues  to  the  forefront  of  the  discussion,  namely  regarding  the  production  of 

scientific  knowledge  and  the  importance  of  socio‐cultural  factors.    There  is  a  profound 



C. Blauvelt 13 

interplay between health  communication and bodily  states;  the use of disease  categories 

affects the way that illness is experienced, diagnosed, and treated.  In his lectures Security, 

Territory, Population, Michael Foucault argues that power is not just negative or repressive 

–  it positively constitutes what  is normal and right  in  the specific social  context  that  it  is 

embedded within (Foucault 2007). 

However, it is important to consider what is at stake when decisions are made about 

what  constitutes  disease.    The practice  of  seeing  certain  conditions  as medical  problems 

can  lead  to  new  ways  of  addressing  the  illness.    For  instance,  a  biomedical 

conceptualization can be used  to  legitimize and  to normalize drug rehabilitation  therapy, 

which may mitigate the stigma associated with substance abuse by removing the blaming 

factor  (Parsons  1951).    Through  the  process  of  medical  examination,  drug  abuse  and 

addiction are portrayed as  illnesses that need treatment, rather than conscious violations 

of social and moral codes.  With the creation of ‘drug use’ as a disease‐like state, “attention 

is deflected away from the social arrangements and political  forces that contribute to the 

incidence of distress and disease” (Lock 2001, 481).    

On  the  other  hand,  sociologist  Renée  Fox  warns  that  medicalization  can  be 

oppressive: “Casting persons in the sick role is regarded as a powerful,  latent way for the 

society  to  exact  conformity  and  maintain  the  status  quo”  (Fox  1994,  404).    Placing  a 

medical  diagnosis  on  social  deviations  (like  drug  addiction)  is  a  way  of  accounting  for 

disruptions of the social order.  As such, substance abuse is not viewed as a problem with 

society  itself,  but  as  a  biological  aberration  enclosed  in  the  individual.    Margaret  Lock 

expands on this  idea, contending that “subjectivity and symptom reporting are subsumed 

into medical pathologies …  the focus of attention is on the bodies of individuals, who are 



C. Blauvelt 14 

essentially  made  responsible  for  their  own  condition”  (Lock  2001,  481).    Therefore, 

political struggles are often reflected in medical practices, as bodies become contested sites 

of local social and moral worlds.   

Indeed, the medicalization of drug addiction in the Islamic Republic of Iran coincides 

with several socio‐political paradigm shifts that have occurred since the anti‐Western and 

pro‐religious  movements  of  the  1979  revolution.    The  revision  in  drug  policies  from 

imprisonment  to  treatment  reflects  a  broader  movement  in  the  way  that  public  health 

aligns with theocratic concerns.  The Islamic State has maintained traditional values, while 

simultaneously responding to certain social issues in rather secular ways (Nissaramanesh 

2005, 1).    In  fact,  the  Iranian government of  the 1990s explored Western models of drug 

treatment  and  promoted  partnerships  with  nonprofit  agencies  in  the  United  States  and 

other  countries.    Despite  the  fact  that  drugs  are  haram  (prohibited  by  sacred  law),  the 

Islamic  Republic  of  Iran  seems  to  acknowledge  the  insufficiency  of  a  religious‐based, 

abstinence‐only  approach.    Rather,  the  government  promotes  Islamic  teachings,  while 

concurrently providing a means  for drug addicts  to seek  treatment  rather  than shunning 

them.  The Iranian theocracy’s response to substance abuse appears to challenge the notion 

that  a  conservative  religious  administration  is  necessarily  a  hindrance  to  progressive 

healthcare, contrary to what much of the public health literature on Iran seems to suggest.  

Indeed,  the  theocratic  government  and  modern  medicine  coexist  in  the  form  of  harm 

reduction programs.   

  Moreover, based on a  review of drug addiction and  legal policies  in  Iran,  it  seems 

that  the  implementation of preventive and treatment services  for narcotics users  is not a 

loosening of  theocratic  ideas, but  instead an affirmation  of  them.   The orthodox  idea  that 



C. Blauvelt 15 

‘the  body  belongs  to  God’  (Hamdy  2006,  484)  is  one  of  Islam’s  primary  reasons  for 

prohibiting drug‐use.  Illicit substances are viewed as anti‐Muslim since they cause damage 

to  the  body, which  also  explains why  tattoos  and  piercing  are  denied  under  Islamic  law 

(Robinson 2006).  In addition, all intoxicants (khamr) are banned since they impede one’s 

judgment and lead one astray from Allah.  In the words of the second caliphe, Umar ibn al‐

Khattab, “Khamr is what befogs the mind” (al‐Qaradawi 1997, 93).  Seeing the widespread 

presence of drug use in Iran and its debilitating effects, the theocracy found it essential to 

put harm reduction programs into place to stop the cycle of bodily and psychological harm.  

Rather than shaming and isolating drug users, the Islamic Republic of Iran decided to ‘heal’ 

these people, which I would argue is actually an expression of religious values rather than a 

turning away from them.  The theocracy is selecting the ‘lesser of two evils,’ a dictum that is 

supported by the Qur’an, albeit in a different context than substance abuse:  “If one is forced 

by necessity, without willful disobedience, nor transgressing due limits, then he is guiltless. For 

God  is oft­forgiving, Most Merciful” (Sodiq 2011, 364).   Thus,  the use of harm reduction  is 

not a contention against orthodox values, but rather a verification of them.  The treatment 

of  drug  addiction  is  portrayed  as  a  ‘spiritual  cleansing’  per  se.    In  this way,  science  and 

medicine are used to strengthen religious values.  The anti‐drug campaigns are essentially 

aimed at people who have strayed from Islam, with the goal of bringing them back to their 

essence as followers of Allah. 

Although  the  Islamic  Republic  of  Iran  is  often  applauded  for  its  progressive 

approach to addressing drug use, the government’s support of harm reduction programs is 

volatile, and there are no laws guaranteeing the rights of drug users to sustained medical 

care  or  to  freedom  from  discrimination.    For  example,  consider  the  doctors  Arash  and 



C. Blauvelt 16 

Kamiar Alaei, who were Iranian brothers at the forefront of efforts to establish “Triangular 

clinics” in Iran (McGirk 2008, 280).  In 2003, they elicited government support to establish 

health clinics on a national scale that would provide integrated care for drug addiction, HIV, 

and  sexually  transmitted  diseases.    Moreover,  they  were  able  to  convince  the  Iranian 

religious  leaders  to approve  their policy  for needle exchange and condom distribution  in 

drug rehabilitation clinics.  However, the state of harm reduction in Iran has become more 

precarious  since  August  2005,  when  President  Mahmoud  Ahmadinejad  first  took  office 

(Rosenberg  2010).    Many  important  government  officials  who  support  harm  reduction 

have  been  fired  or  have  left  office,  and  some  of  the  major  triangular  clinics  have  been 

forced to close due to budget cuts.   Moreover, the Alaei brothers were arrested at the end 

of 2008 after being accused of plotting to overthrow the Iranian government.  The brothers 

were subjected to an unfair trial and given three and six‐year prison sentences.  Joe Amon, 

the director of  the HIV/AIDS program at Human Rights Watch, has remarked that  “Iran’s 

human  rights  record  has  reached  new  lows”  (Esfandiari  2009)  as  a  result  of  this  case.  

Kaveh  Khoshnod,  an  Iranian‐American  assistant  professor  at  the  Yale  School  of  Public 

Health, also commented that, “Trust is the cornerstone of harm reduction … Drug users are 

watching  the same footage as everyone else.   They see  thousands of people being beaten 

up.    It  has  an  impact  on  them,  too  –  an  erosion  of  trust”  (Rosenberg  2010).    Despite 

progress  in  Iran  to  support drug rehabilitation, much work has  to be done  to ensure  the 

stability of these programs and to protect human rights. 

Moreover,  the  nation  still  fails  to  address  other  affected  populations  who  are 

becoming  increasingly  infected with HIV.    Injecting drug users  represent  the highest‐risk 

population  for HIV/AIDS,  constituting  about  two‐thirds  of  the  reported  cases.    However, 



C. Blauvelt 17 

Iran’s  singular  focus on harm reduction  leaves a  significant proportion of  the population 

unaccounted  for.    What  other  conditions  place  Iranians  at  risk  for  transmission?  

Importantly, what can we learn about the state of the Iranian theocracy from its silence and 

denial of these issues?  

 



C. Blauvelt 18 

Sexual Transmission of HIV 

  Although  injecting  drug  use  accounts  for  the  majority  of  registered  cases  of  HIV 

transmission  in  Iran, a significant proportion (8.5%) are also attributed to sexual contact 

(National AIDS Committee Secretariat 2010).  Moreover, there is increased speculation that 

cases with unknown or unspecified paths of infection (approximately 20% of the reported 

cases) are  in  fact due to sexual  transmission.    It  is possible  that  individuals might refrain 

from reporting sexual activities to medical staff, especially given the high stigma associated 

with  certain  behaviors  (pre‐  and  extra‐marital  sex,  male‐to‐male  sexual  activity,  and 

commercial sex work).  Social and religious taboos make it difficult to assess the profile of 

sexual behaviors in Iran, which further compound the challenges of identifying populations 

at  risk  for  HIV.    In  addition,  the majority  of  HIV  testing  is  available  in  settings  for  drug 

abuse treatment, so individuals with high‐risk sexual behaviors may be underrepresented 

in national estimates of HIV prevalence. 

The  risk  of  sexual  transmission  may  be  particularly  high  for  individuals  whose 

spouses are injecting drug users.  The 1998 Rapid Situation Assessment (RSA) study found 

that,  among  male  injecting  drug  users  (IDUs),  approximately  one‐half  were  married 

(Nissaramanesh  2005,  4).   Moreover,  one‐third  of married  IDUs  admitted  to  having  had 

extramarital  sex,  most  commonly  with  sex  workers.    Around  seventy  percent  of  the 

unmarried men were sexually active, and they were particularly involved in high‐risk sex 

(74% with  sex workers  and 30% with other men).   A 2004  follow‐up RSA  reported  that 

59% of  IDUs had sex  in  the one‐month period prior  to  the study; and 43% of male  IDUs 

interviewed  had  engaged  in  pre‐  or  extra‐marital  sex  (Mokri  2008,  588).    Furthermore, 



C. Blauvelt 19 

only 16.5% of interviewees reported using condoms consistently.   Another study (Zamani 

et. al 2006) provides further evidence of this tendency; the authors found that only 53% of 

sexually active male IDUs (88 of 167) had ever used a condom during sex. 

Iranian  law has official  legislative prohibitions of both drug use and certain sexual 

activities (extra‐marital or same‐gender sex).   Yet,  the government has  taken progressive 

steps towards drug harm reduction, while hesitating to broach topics regarding sex.  Drug 

abuse (particularly of opiate narcotics) has persisted in Iran for hundreds of years, at least 

as far back as the sixteenth century (Mehryar 2007, 358).   Although these substances are 

now considered illicit (by legal and religious standards), they were once commonplace and 

socially  acceptable.    As  such,  there  is  more  open  dialogue  about  the  issue,  resulting  in 

general recognition that drug use still exists in Iran.   On the other hand, the public health 

literature suggests that there is a denial of sexual activity outside of marriage.  For instance, 

the  Iranian government does not keep official  records on sexual health, pregnancies, and 

abortions for females under the age of 15, since they are still considered children and are 

therefore  not  supposed  to  be  sexually  active  (Greene  2002,  33).    In  Iran,  the  persistent 

stigmatization of many sexual behaviors makes  it difficult  to engage  in discussions about 

safe  sex practices.    This might  explain why national  programs  to prevent  and  treat  drug 

addiction  can  exist,  while  efforts  on  the  part  of  the  Iranian  theocracy  to  distribute 

information about the health risks of sexual activity are controversial and largely absent.   

In  fact,  the  Iranian’s  government’s  initiatives  to  provide  sex  education  are  largely 

directed at married couples, which disregards the populations that are often at the highest 

risk  for  HIV  transmission  (youth,  men  who  have  sex  with  men,  and  commercial  sex 

workers).    For  instance,  Iran  has  established  a mandatory  premarital  sex  education  and 



C. Blauvelt 20 

counseling program for all couples intending to marry (Greene 2002, 34).  The course is a 

means of providing sensitive information about sexual and reproductive health issues, and 

it  covers  topics  ranging  from  contraception,  to  reproductive  anatomy,  to  partner 

communication.   Although some people view these programs as innovative developments 

(since  they  create  an  open  environment  for  Iranians  to  learn  about  sexual  issues),  they 

nevertheless  reflect  the  false  notion  that  sex  only  occurs  within  heterosexual  marriage 

unions  in  Iran.   These programs do not address  the needs of  individuals who are having 

pre‐ or extra‐marital sex or same‐gender sex.   

Furthermore,  there  have  been  inadequate  efforts  to  incorporate  formal  sex 

education into schools, often due to widespread beliefs that providing accurate information 

to  adolescents  about  sex  and  reproduction  might  promote  illicit  premarital  relations 

(Joseph  2006,  143).    Although  the  field  of  public  health  emphasizes  teaching  individuals 

about their bodies and sexuality, the religious standpoint tends to be that sex is not a topic 

of discussion for young people.  Sex education is a point of unresolved conflict between the 

public health approach and the theocratic perspective on appropriate behavior.  As a result, 

there  are  few  opportunities  for  Iranian  youth  to  ask  questions  and  to  correct  their 

misconceptions  regarding  sexual  health.    Although  the  Iranian  Ministry  of  Education 

announced  that  school  curriculums would  include  sex  education  beginning  in  the  fall  of 

2001,  studies  since  then  have  revealed  significant  gaps  in  adolescents’  knowledge  of 

HIV/AIDS prevention and treatment.  

For instance, a study (Tavoosi 2004, 1) of high school students in Tehran reported 

erroneous  beliefs  about  the  routes  of  transmission: mosquito  bites  (33%),  sneezing  and 

coughing  (23%), public  swimming pools  (21%),  and public  toilets  (20%) were  incorrectly 



C. Blauvelt 21 

selected as ways that HIV infection can be spread.  Similar results were found in a study of 

male  and  female  students  studying  at  the Qazvin University  of Medical  Sciences  and  the 

Iman Khomeini  International  University  (Simbar  2005,  890).    The  students  reported  the 

following HIV prevention methods: applying moral principles (75%), using condoms (49%), 

avoiding using syringes and blades (61%), and abstaining from sex (17%).  The data suggest 

that a higher percentage of students knew about the risks of injecting drug use than about 

the  risks  of  unprotected  sex,  which  might  reveal  something  about  the  knowledge  and 

attitudes  of  Iranians  towards  HIV/AIDS.    These  statistics  could  be  used  to  support  the 

notion  that drug use  is  less condemned by  Iranian society  than pre‐ or extra‐marital sex, 

resulting  in  greater  support  for  drug  harm  reduction  programs  and  ultimately,  an 

increased awareness about the modes of HIV transmission associated with  injecting drug 

use.   Furthermore,  the overwhelming majority of students believed that  following “moral 

principles” would protect  them from HIV  infection, which might  illustrate  the strength of 

religious  values  embedded  in  Iranian  society  and  the  ways  that  these  principles  might 

influence  their  responses.   However,  it  is  also possible  that  the participants were  simply 

stating the ‘right’ answer.  When reading public health literature, it is important to consider 

how people get the empirical evidence upon which they base their conclusions.   How are 

the data produced, what is the validity of numbers, and what are the socio‐political factors 

that  influence how statistics are generated and  interpreted?   Although data  in  the public 

health literature suggests a widespread ignorance about safe sexual practices in Iran, it  is 

extremely  difficult  to  measure  the  true  value  of  these  numbers  due  to  the  potentially 

biasing effects of political and cultural norms. 



C. Blauvelt 22 

Nonetheless,  this  study  does  suggest  that  religious  language  is  being  used  to 

promote  HIV/AIDS  prevention,  which  could  help  explain  the  acute  social  stigma  against 

HIV‐positive  people  in  Iran.    This  moralizing  discourse  may  be  a  principal  barrier  to 

HIV/AIDS  prevention  and  treatment  in  Iran.    By  presenting  HIV  in  a  context  of  Islamic 

devotion, the disease might be equated with debauchery and impious behavior.  The public 

health  literature  asserts  that  stigma  prevents  people  from  becoming  tested  in  the  first 

place, and it often results in substandard medical care for those that do.  This raises a larger 

question  in  the  field  of  medical  anthropology:  How  can  the  language  of  health  care 

disseminate  certain  attitudes,  and  what  is  its  role  in  maintaining  health  disparities?    A 

recent study conducted in HIV care clinics in Tehran documented the negative value‐based 

assumptions about  individuals  living with HIV (Rahmati‐Najarkolaei 2010).   The subjects 

experienced  various  forms  of  discrimination  from  their  health  care  providers,  including 

refusal of care and second‐rate services, excessive use of safeguarding and precautions, and 

psychological  abuse  and  blaming.    For  instance,  providers  often  presumed  that  HIV 

infection  resulted  from  taboo  sexual  behaviors,  such  as  homosexuality,  prostitution,  and 

adultery.    One  young  Iranian  woman  in  this  study  recounted  being  interrogated  by  her 

female doctor: “They blame me for doing something sinful.  I am married.  I have never had 

any  relationships  out  of  wedlock”  (Rahmati‐Najarkolaei  2010,  5).    Most  participants 

referred  to  the  concept of  religious  sins  (gonah)  as  they  correspond  to HIV  transmission 

(Rahmati‐Najarkolaei 2010, 8).  The disease is moralized in health care settings and viewed 

as  a  product  of wrongdoing, which  shifts  the  blame  onto  the  patient  and  disregards  the 

social conditions that might increase vulnerability.   Another patient remarked, “They look 

at  you  as  if  you  are  a  lunatic  who  deserves  to  get  this  horrible  disease”  (Rahmati‐



C. Blauvelt 23 

Najarkolaei 2010, 5).  In addition to being humiliated and castigated, these individuals are 

often  denied  standard  medical  care,  which  makes  them  even  more  susceptible  to  poor 

health.      One  participant  reported  being  mistreated  and  misjudged  by  her  medical 

providers: “They hesitated to examine me.  I heard my nurse saying to herself that I came 

here  to  infect  them  too”  (Rahmati‐Najarkolaei  2010,  4).    This  instance  illustrates  the 

pervasive  notion  that  people  with  HIV  are  immoral,  debased members  of  society.    This 

‘picture’  of  the  disease  poses  serious  barriers  for  the  prevention  and  treatment  of 

HIV/AIDS in Iran. 

Instead  of  challenging  social  norms  and  spreading  awareness  about  HIV/AIDS, 

medical  professionals  appear  to  play  a  significant  role  in  perpetuating  stigma  and 

misconceptions.  To begin with, professions that study the body or religion (physicians and 

the clergy) are held in great esteem in Iranian culture.  Thus, most Iranians readily accept 

their  doctors’  opinions,  including  their  perceptions  and  attitudes  towards  HIV/AIDS.  

Moreover, in Iranian Shi’a‐Islamic culture, the physician is the only exception to the rules of 

mahram,  which  prohibit  one  from  exposing  his  or  her  body  to  individuals  other  than 

spouses  or  close  relatives  (Rahmati‐Najarkolaei  2010,  9).    According  to  Iranian  Islamic 

traditions,  a  mahram  is  an  individual  who  one  cannot  marry  on  the  account  of 

consanguinity, which  includes  blood  relatives,  in‐law  relatives,  and wet  nurses  (Mehryar 

2007,  359).    The  mahram  relationship  is  characterized  by  compassion,  reliance,  and 

selflessness.    As  such,  for  the  physician  to  be  akin  to  the mahram  indicates  a  close  and 

mutual trust between the patient and provider.  In this context, healthcare professionals in 

Iran  are  socially  recognized  as  a  patient’s  consultant  and  confidante.    Therefore,  the 

doctor’s  rejection of HIV‐positive patients  represents  a  highly degrading  and humiliating 



C. Blauvelt 24 

situation.   To be dismissed by one’s caretaker is more psychologically debilitating than to 

be denied most other kinds of services.  As a young Iranian housewife deplored, “This hurts 

your spirit.   When the doctor does not care about me, when she/he doesn’t communicate 

with me effectively, what should I expect from other people?” (Rahmati‐Najarkolaei 2010, 

6).  

The  impact of  the patient‐provider relationship and discrimination among doctors 

has  been  studied  in  the  context  of  medical  anthropology,  particularly  in  João  Biehl’s 

research of AIDS treatment in Brazil.  In Will to Live, Biehl observed a triage system and a 

“politics  of  survival”  (Biehl  2009,  47)  that  left  certain  individuals  unaccounted  for,  both 

epidemiologically  and medically.    Community‐run AIDS  centers were  often  overrun with 

homeless  patients  and  those  who  had  been  rejected  by  surgeons  and  psychiatric  units.  

These  individuals were  cast  aside as noncompliant or untreatable.   As one  immunologist 

explicated: “AIDS is a disease that does not deserve direct investment.  It is a fatal disease; 

the person will die anyway … furthermore, he is a faggot, a drug user, a marginal, so why 

should I treat this individual?  He must die” (Biehl 2009, 216).  Biehl suggests that there are 

value  systems  that  lie  within medical  infrastructures,  and  he  challenges  the  notion  that 

physicians  are  nondiscriminatory  in  terms  of  whom  they  treat.    Similarly,  Iranian 

healthcare providers often have  the same religious and moral assumptions as  the  rest of 

the  population  with  regards  to  HIV/AIDS.    In  this  way,  patients  with  HIV  are  often 

abandoned by  the health care system, which causes  further deterioration of  their mental 

and  physical  well  being.    Moreover,  since  science  is  generally  tied  to  objectivity,  the 

physician’s negative attitude toward the disease may generate the notion that  individuals 

with HIV are undeserving of  standard medical  care as a matter of biological  fact.   As  the 



C. Blauvelt 25 

aforementioned informant in Biehl’s study pointed out, “The person will die anyway … He 

must die.” 

In  the  Islamic  Republic  of  Iran,  the  role  of  religious  norms  in  shaping  medical 

practices is complex, multilayered, and often contradictory.  For example, the national drug 

harm reduction programs are counter‐evidence to the idea that religion inherently opposes 

modern medicine.  They challenge the pervasive sentiment that Islam constrains scientific 

progress.  On the other hand, the stigmatization of certain sexual activities in Iran does pose 

a significant barrier to HIV prevention and treatment.  These taboos stem largely from the 

moralization of sex; Islamic society propagates the idea that sin and indulgence cause HIV 

infection.   Thus,  although  religion  is not necessarily  in opposition  to public health,  it  can 

complicate the issue.  



C. Blauvelt 26 

Reproductive Health and the Evolving 
Muslim Identity 

Iran’s  pragmatic  approach  to drug  addiction  contrasts with  its  response  to  sexual 

health, which reveals some of the broader cultural tensions towards issues of reproduction 

and sexuality.  By looking at other reproductive health issues in Iran and other parts of the 

Muslim World, I will attempt to provide a framework for understanding the complexities of 

HIV/AIDS  policies.    Through  this  comparative  analysis,  we  can  gain  insight  into  how 

theological  tenets might  be  in  opposition with  public  health  policies,  and  similarly,  how 

religion might be used to supplement and strengthen medical interventions.  Moreover, we 

can begin to think of new ways that HIV/AIDS programs can be constructed in Iran, so that 

they are religiously sound and culturally acceptable. 

Rapidly  evolving  biotechnologies  have  often  provoked  ethical  quandaries  in  Iran, 

raising  difficult  questions  about  what  constitutes  Islamic  tradition.    It  is  insufficient  to 

claim  that  religion  directly  opposes  modern  medicine,  or  that  resistance  to  scientific 

developments is the result of “backwards” thinking.  By reducing the issue to such singular 

logic,  one  disregards  the  complex  processes  through  which  theological  scriptures  are 

interpreted  and  re‐interpreted  over  time.    Many  modern‐day  issues  are  not  explicitly 

addressed in ancient texts.  Thus, Iranian society has continuously discovered new ways of 

making sense of Islamic tenets to produce novel traditions and customs.  Religious texts are 

construed in various ways to match diverse and changing social needs.  In other words, the 

Muslim identity itself is persistently being contested and reconstructed. 



C. Blauvelt 27 

  Islamic Sacred Law (Shari’a) derives from the Qur’an, the Hadith (the sayings of the 

Prophet  Muhammad),  and  the  Sunnah  (the  Prophet’s  actions  and  actions  done  with  his 

approval).   Various schools of  jurisprudence hold different standards  for how the Shar’ia 

laws  are  defined,  most  importantly  in  the  extent  to  which  independent  legal  judgment 

(ijtihad) is permitted (Obermeyer 1994, 42).  Since the aforementioned scriptures are often 

ambiguous, the same text can be used to legitimate divergent ideologies.  As such, different 

political  centers  and  religious  sects  may  not  share  the  same  legal  codes  due  to  their 

disparate  interpretations  of  Islamic  doctrine.    In  many  cases,  the  impact  of  Islam  on 

lifestyle  choices  is  a  function  of  political  context;  the  State  ultimately  decides  how  these 

issues are defined, more so than the religion itself. 

Issues of reproductive health have been particularly difficult to legislate due to the 

ambivalent  nature  of  Islamic  texts.    Topics  regarding  sex  and  the  body  are  extremely 

sensitive in Islam, leading to extensive debate about which behaviors are sanctioned under 

sacred decree and which are haram  (forbidden).   For  instance,  Iranian attitudes  towards 

family planning and contraception have shifted multiple times, primarily reflecting changes 

in  political  paradigms.    Following  the  Iranian  Revolution  of  1979,  the  newly  established 

administration  rejected  Western  cultural  influences  and  redefined  the  nation’s  social 

values, particularly pertaining to the role of women in Iranian society (Moghadam 2004a).  

The  new  theocratic  government  instituted  policies  that  restricted  women’s  rights  and 

celebrated  ‘traditional  Islamic’  values.    Women  were  excluded  from  many  fields  and 

professions  (Mahdi  2004,  434),  especially  from  the  legal  system  (female  judges  were 

banned  and women were  discouraged  from  being  lawyers).    The  theocratic  government 

discouraged  women’s  involvement  in  the  workplace  and  instead  promoted  their  family 



C. Blauvelt 28 

roles; fertility was portrayed as a basic Islamic value.   The Family Protection Acts of 1967 

and  1973  were  subsequently  repealed,  which  eliminated  policies  that  had  previously 

restricted polygyny, increased the age of marriage for girls, and given women the right to 

divorce  (Moghadam  2004b,  1).    Importantly,  these  policy  changes  limited  access  to 

contraceptive methods like condoms, which not only prevent pregnancy but also avert the 

spread  of  sexually  transmitted  diseases.    In  the  new  regime, women  became  symbols  of 

societal transformation and the eradication of moral corruption, but this came only at the 

expense of human rights and reproductive autonomy (Moghadam 2004b, 2).   

The suspension of family planning practices was, however, more a reflection of the 

social atmosphere of post‐revolutionary Iran than an enforcement of deep‐rooted Islamic 

tradition.  Although the change in policy was justified on religious grounds, Shar’ia laws do 

not  explicitly  oppose  contraception  and  little  is  mentioned  about  the  issue  in  the 

theological  texts.    In  fact,  one  of  the  few  acknowledgments  of  family  planning  is  a well‐

known  hadith  in  which  the  Prophet  Muhammad  condones  the  primitive  birth  control 

method of withdrawal,  “coitus  interuptus” (Obermeyer 1994, 43).   The scripture tells  the 

story  of Onan who  says  to  the  Prophet,  “I  dislike  her  becoming  pregnant,  yet  I  have  the 

desires  of  men”  (Corson  1994,  396).    Although  the  Jews  believed  that  withdrawal 

“constitutes killing a life in miniature form,” the Prophet contested, “If God wishes to create 

it, you can never change it.”  In other words, this text actually sanctions birth control under 

Islam. 

It was primarily the political climate of the revolution that constrained reproductive 

health  choices,  although  religion  was  used  as  a  rationale.    The  post‐Revolution’s  pro‐

natalist  policy  led  to  a  dramatic  increase  in  the  fertility  rate,  and  the  Iranian  population 



C. Blauvelt 29 

grew at an unprecedented rate of 3.9 percent annually from 1976 until 1986, according to 

national  census  data  (Obermeyer  1994,  47).      In  fact,  the  1986  census  indicated  a  total 

fertility rate of 7.1 births per Iranian woman (Jalal Abbasi 2002, 3).   This trend continued 

until  the early 1990s, which saw the reintroduction of national programs for distributing 

birth control (Jalal Abbasi 2002, 5).   

In  the  same  way  that  pro‐natalism  was  a  reflection  of  political  ideology,  the 

government’s reintroduction of  family planning services  in 1988 was  linked intimately to 

the shifting social needs of Iranian society.  The massive population growth of the previous 

decade was unmanageable  and potentially disastrous,  especially  coupled with  an  Iranian 

economy devastated by the war with Iraq and by inept and inconsistent economic policies.  

Within  two  months  of  the  end  of  the  Iran‐Iraq  war,  the  Islamic  Consultative  Assembly 

(Parliament)  initiated  a  National  Birth  Control  Policy  with  a  five‐year  plan  to  reduce 

population  size,  to  encourage  birth  control  use,  to  increase  women’s  education,  and  to 

advance  the  “participation  [of  women]  in  the  socioeconomic management  of  family  and 

society in general” (Plan and Budget Organization 1989, 18).   

The  fertility  rate  in  Iran  declined  significantly  as  a  result  of  these  initiatives, 

reaching  one  of  the  lowest  rates  in  the Middle East  (2.96  according  to  the 1996  census) 

(Jalal  Abbasi  2002,  30).    The  program  also  improved  basic  health  indicators,  producing 

declines  in  infant mortality  (from  45  to  26  deaths  per  1000  live  births),  child mortality 

(from 56 to 33 deaths), and maternal mortality (from 91 to 40 deaths) from 1988 to 2000 

(Mehryar 2007, 354).    Indeed,  the campaign was promoted  through  the slogan,  “Farzand 

Kamtar,  Zendegi  Behtar,”  which  means  ‘Fewer  Children,  Better  Life’.    According  to  a 

Population  and  Health  Survey  conducted  in  2000,  nearly  75  percent  of married women 



C. Blauvelt 30 

ages 15 ‐ 49 were using a contraceptive, and most of these (55 percent) were using modern 

birth control methods including pills, injections, sterilization, condoms, and IUDs (Ministry 

of  Health  and Medical  Education  2003).    In  fact,  Iran  is  one  of  the  few  countries  in  the 

region that legally permits both tubal ligation and vasectomy, while nations like Jordan and 

Egypt  do  not  allow  either.    Many  Islamic  religious  leaders  in  the  Middle  East  reject 

sterilization on the basis that it causes permanent harm to the individual; only to the extent 

that  contraceptive  methods  are  reversible  are  they  condoned.    However,  Iran  has 

expressed a distinctively accepting attitude towards the issue of sterilization. 

In  response  to  current  social  and political needs,  the  Iranian  theocracy  revised  its 

stance  on  family  planning  and  reinterpreted  the  religious  texts  to  promote  better  living 

conditions.  This example illustrates the broader notion that Islam is not static or binding.  

Rather,  religion  and  society  are mutually  constructive.    Islamic  tenets  and  the  everyday 

social realities of Iran are formed as products of each other. 

The mutable and historically situated nature of Iranian Islam is also evident in the 

way that infertility is currently being addressed, compared with other nations in the region.  

In many parts of the Muslim World, male infertility is highly stigmatized since paternity is a 

major  contributor  to  one’s masculine  identity.  As  anthropologist Marcia  Inhorn  explains, 

“Middle  Eastern  men  achieve  social  power  in  the  patriarchal,  patrilineal,  patrilocal, 

endogamous  extended  family  through  the  birth  of  children,  especially  sons,  who  will 

perpetuate  patrilineal  structures  into  the  future”  (Inhorn  2004,  170).      In  other  words, 

fertility  is  often  tied  directly  to  virility.    Inhorn  has  based much  of  her  research  on  this 

topic,  looking  specifically  into  the  ways  that  new  reproductive  technologies  are 

simultaneously promising and problematic.  Medical advances designed to overcome male 



C. Blauvelt 31 

infertility can help prevent the emasculating condition of childlessness for Middle Eastern 

men (Inhorn 2004, 162).   For instance, an intracytoplasmic sperm injection (ICSI) is an in 

vitro fertilization procedure in which a single sperm is inserted directly into the egg.  This 

reproductive technology can be effective in cases when the male’s sperm cannot penetrate 

the  egg  (American Pregnancy Association 2007).   However,  Inhorn  reports  that  usage of 

such services  is often shrouded  in secrecy: male  infertility  treatment  for Egyptian men  is 

seen  as  “embarrassing,”  “sensitive,”  and  “private”  (Inhorn  2004,  170).    Individuals 

experienced ana mish raagil – “I am not a man.”  

In addition to being socially stigmatized, assisted reproductive technologies (ARTs) 

using third‐party donations are illegal in most Middle Eastern countries, particularly those 

with Sunni Muslim majorities (Inhorn 2004, 174).  Based on interpretations of the Islamic 

scriptures,  Sunni  Muslim  religious  scholars  strictly  prohibit  alternative  approaches  to 

family  formation  for  infertile  couples,  such  as  donations  of  sperm,  eggs,  embryos,  and 

surrogate  uteruses,  as  well  as  the  legal  adoption  of  orphans.    Inhorn  attributes  these 

restrictions  to  “patrilineal  kinship  ideologies”  (Inhorn  2004,  174).    Islamic  culture 

emphasizes  the  importance  of  biological  paternity.    This  mindset  was  often  reflected  in 

Inhorn’s conversations with Egyptian and Lebanese informants, who declared that a child 

produced from donor gametes “will not be my son” (Inhorn 2004, 174).   

Interestingly, the Islamic Republic of Iran is the only Muslim nation in which in vitro 

fertilization using  third‐party donations of gametes and embryos has been authorized by 

both legal authorities and religious leaders (Abbasi‐Shavazi 2008, 5).   These practices are 

legitimized through the Shi’ite application of ijtihad, or individual religious reasoning.  This 

grants  Shi’ite  religious  leaders  a  large  degree  of  freedom  and  flexibility  in  interpreting 



C. Blauvelt 32 

theocratic  texts,  which  in  turn  has  generated  pragmatism  and  acceptance  towards 

technological innovations.  Although ijtihad also constitutes a large portion of Sunni Islamic 

tradition, the Sunni Muslim clerics tend to give considerable precedence to the scriptures 

(Abbasi‐Shavazi 2008, 5).  The majority of Iranian citizens are Shi’ite Muslims.  Therefore, 

through  the  exercise  of  ijtihad,  Iran’s  Muslim  spiritual  leaders  overturned  the  previous 

fatwa  banning  assisted  reproductive  technologies.    Towards  the  end  of  the  1990s, 

Ayatollah Ali Hussein Khamanei  issued a new  fatwa  approving egg and sperm donations, 

although the child in such cases is considered adopted and can only inherit from his or her 

biological  parents  (Inhorn 2006,  234).    This  example  illustrates  a  broader point  that  the 

relation between religion and medicine is highly complex, shaped by multiple factors, and 

not determined a priori.   The variety of ways that assisted reproduction  is understood  in 

Middle Eastern countries shows that  there  is no singular relationship between  Islam and 

medicine. 

Moreover, in order to reduce the stigma associated with donated eggs, many Iranian 

men with infertile wives are turning to the practice of temporary marriage (called mut’a or 

sigheh), which  is  permitted by  Shi’a  Islam but not  recognized by  Sunni  religious  leaders.  

This practice allows Iranian couples to accept gamete donations, while still having a child 

that  is  not  born  out  of  wedlock  (Inhorn  2004,  436).    Thus,  a  muta’a  is  often  highly 

recommended  between  the  husband  and  the  egg  donor.    In  such  cases,  the  egg  donor 

becomes  a  second  wife  to  the  husband  from  the  time  that  eggs  are  retrieved  until  the 

transfer  of  fertilized  embryos  into  the  wife’s  uterus  (Inhorn  2004,  176).    This  new 

application of the Islamic tradition of mut’a demonstrates how novel religious practices are 

being invoked in the face of emerging biomedical procedures.  As Marcia Inhorn points out, 



C. Blauvelt 33 

“the  global  is  always  imbued  with  local  meaning,  such  that  local  actors,  living  their 

everyday  lives  at  particular  historical moments  in  particular  places, mold  the  very  form 

that global processes take” (Inhorn 2006, 429). 

The  permissibility  of  Iranians  towards  reproductive  technology  is  especially 

interesting  in  the  context  of  the  nation’s  family  planning  initiatives.    In  an  apparent 

contradiction, the Islamic Republic of Iran has implemented population control measures, 

while simultaneously sanctioning the use of infertility treatments.  Moreover, contraceptive 

methods  and  assisted  reproductive  technologies  are  both  promoted  through  a  religious 

discourse.    This  seems  to  support  the  notion  that  Islam  in  Iran  actively  responds  to 

contemporary  public  interests,  rather  than  relying  on  traditional  interpretations  of  the 

scriptures.    Ijtihad  enables  the Shi’ite Muslim spiritual  leaders  in  Iran  to reassess  Islamic 

law so that it remains relevant to current conditions.   

The  ‘Muslim  identity’  in  Iran  is  constantly  in  flux,  as  exemplified  by  the  fact  that 

Iran’s  policies  on  family  planning  and  fertility  treatment  have  fluctuated  in  tandem with 

shifts  in political  ideologies,  social  values,  and  the  collective needs of  the  community.    In 

essence,  the  religious,  political,  and  medical  practices  in  Iran  are  constantly  evolving 

through  time  and  place.    Moreover,  they  exist  in  relation  to  each  other,  and  the 

interweaving of these three core aspects of Iranian society implies that an understanding of 

any one issue can only be understood in the context of the other two.   



C. Blauvelt 34 

The Role of Islam and Politics in the 
Fight Against HIV/AIDS 

The  fact  that  cultural  norms  and  standards  of  social  acceptability  are  constantly 

changing  affords  possibilities  for  altering  the  dynamics  of  HIV/AIDS  treatment  and 

prevention  in  the  Islamic  Republic  of  Iran.    Emerging  biotechnologies  in  Iran  and  the 

surrounding nations reflect  the  fluidity of political and religious doctrines.   However,  the 

intertwining of medicine with religion and politics also means that health initiatives in Iran 

are often complicated by tensions between the Iranian State and the clerical establishment.  

These  conflicts  must  be  considered  when  proposing  strategies  and  programs  for 

controlling  HIV/AIDS  in  Iran.    One  must  examine  the  convergences  and  divergences 

between “divine” interpretations of Islam (according to religious leaders), the “official” laws 

of an Islamic society (according to government officials), and the “unofficial” discourses and 

practices based on what actually occurs in local populations. 

There  can  be  little  debate  about  the  prominence  of  religion  in  Iranian  society.  

Individual  belief  practices  and  political‐legal  structures  are  largely  guided  by  Shari’a,  or 

Islamic  Law.    Thus,  spiritual  authorities  should  be  involved  in  efforts  to  quell  a  rising 

HIV/AIDS  epidemic  in  Iran,  especially  since  they  have  traditionally  set  standards  for 

reproductive  practices.    The  Iranian  clergy  should  be  encouraged  to  develop  a  religious 

discourse  for  HIV/AIDS  prevention  and  treatment  programs.    Historically,  Iran’s  Shiite 

jurisprudence has adjusted its codes of conduct in a progressive manner to accommodate 

the changing needs of Iranians (Khalaji 2010).  Many times, pragmatic considerations about 

public  interests  have  taken precedence  over  theoretical  or moral  arguments.    Therefore, 



C. Blauvelt 35 

public  health  initiatives  should  not  challenge  the  authority  of  religious  institutions,  but 

rather,  should  collaborate  with  them  to  educate  Iranian  citizens  about  the  practical 

consequences  of  their  reproductive  behaviors.    In  the  fight  against  HIV/AIDS,  Muslim 

religious leaders should be mobilized to create healthier conditions for Iranians. 

Perhaps  the  Iranian  clergy  can  have  the most  substantial  impact  on  reducing  the 

stigmatization of the disease.  There are several barriers to accessing care for HIV/AIDS in 

Iran, but the most pervasive is the shame associated with a positive HIV test result, which 

often leads to delays  in diagnosis and treatment.    In the words of an HIV‐positive Iranian 

woman, “If people want to wish someone the worst luck, they would wish him to get AIDS.  

You know, I couldn’t accept the bitter reality about myself until the time I observed some 

symptoms  ... Then  I was  forced to  test”  (Mohammadpour 2009, 252).    In  the same study, 

another  informant  explained,  “They  say  you  are  HIV‐positive  because  you  are 

irresponsible,  addict,  dirty,  and  so on”  (Mohammadpour 2009,  253).   Having  the disease 

brings  about  humiliation,  disgrace,  and  indignity  on  the  part  of  infected  individuals, 

primarily since there is a widespread perception that having HIV is synonymous with being 

‘anti‐Muslim.’   

For  this  reason,  Iranian  religious  leaders  can  play  a  crucial  role  in  addressing 

negative  value‐based  assumptions  about  HIV/AIDS.    Particularly  given  their  influence 

within  the  community,  religious  leaders  can promote an accepting attitude  towards HIV‐

positive individuals, which in turn might generate a more open environment for Iranians to 

seek sex education, prevention methods,  testing, and medical management of  the disease 

(McGirk  2008).    In  fact,  a  recent  study  in  Iran  showed  that  HIV‐infected  patients  with 

spiritual  beliefs  were  less  likely  to  develop  isolation,  depression,  or  suicidal  thoughts 



C. Blauvelt 36 

(Mohammadpour  2009,  256).    Compassion  and  support  from  religious  institutions  may 

enable these individuals to cope with the physiological and psychological challenges of HIV. 

  Public  health  interventions  often  operate  under  the  assumption  that  health 

disparities arise from a lack of knowledge or a scarcity of medical services.  However, this 

does not  fully embody  the problem, since  technological approaches are  futile unless  they 

align with  local norms and cultural values.   For example,  although  Iran’s  family planning 

program  has  been  well–received  by  the  Shiite  majority,  it  has  been  significantly  less 

successful  among  ethnic  and  religious  minorities,  such  as  Afghan  refugees  who  are 

predominantly  Sunni Muslim  (Tober  2006).    Iran’s  family  planning  programs  operate  in 

accordance with the Shi’a religious system, which has several fundamental departures from 

Sunnism.   Therefore,  fatwas  issued by the Shi’a clergy in Iran to define the parameters of 

medical  treatment  are  often  rejected by  Sunni Afghans, who  tend  to  favor  a more  literal 

interpretation  of  Islamic  texts  over  individual  reasoning.    As  Iranian  health  officials  and 

medical providers explain, “Many Afghans don’t use contraception because they are Sunni, 

and it is against their religion” (Tober 2006, 53).  Of course, the issue should not be reduced 

to religious differences alone, since there are a variety of other factors involved including 

culture,  experiences  of  war,  and  rates  of  infant  mortality.    However,  decisions  about 

whether to use family planning are considerably informed by Iranian Shi’a clerical support 

of  family  planning,  which  is  based  on  religious  discourse  that  falls  outside  the  frame  of 

Afghan Sunni beliefs.   

  Important  public  health  lessons  can  be  drawn  from  the  resistance  of  Afghan 

refugees towards Iran’s family planning services, namely that initiatives cannot succeed if 

they  are  incompatible  with  cultural  values.    Despite  being  easily  attainable  and  free‐of‐



C. Blauvelt 37 

charge,  contraception  is  frequently  under‐utilized  by  ethnic  and  religious  minorities  in 

Iran.  This example highlights the fact that health care is not just about availability, but also 

about  the acceptability  of  services.   Therefore,  initiatives  to address HIV/AIDS  in  Iran by 

increasing access to testing and treatment may be insufficient; the establishment of health 

facilities does not guarantee that they will be used.  Rather, since religion constitutes such a 

large part of  Iranian  culture,  the  clerics  should be engaged  in HIV/AIDS programming  in 

order to construct policies that are both medically effective and culturally appropriate.   

  In  addition,  the  discrepancy  in  family  planning usage  between Afghan  Sunnis  and 

Iranian  Shiites  reflects  the  diverse  interpretations  of  Islam,  which  vary  widely  across 

Muslim societies and between Islamic sects.   As the religion continues to expand globally, 

different  communities  have  developed  divergent  practices,  based  on  local  norms  and 

morally  imbued  understandings  of  the  sacred  texts.    Therefore,  initiatives  to  address 

HIV/AIDS are complicated by the multiplicity of local religious moralities; what is means to 

be a “good Muslim” cannot be singularly defined in complex Islamic societies like Iran. 

  Public health  initiatives are also problematized by  the ambiguous parameters of a 

theocratic  government.    The  hypothetical  framework  of  a  theocracy  is  one  in  which 

religious leaders specify moral codes, while the government takes on the role of enforcing 

them.   However,  in reality,  there  is a substantial divide between the clerics and the State 

officials in the Islamic Republic of Iran, so the opinions of religious leaders may not reflect 

the legal policies and programs that are actually being implemented.  This is relevant to our 

discussion of HIV/AIDS, because working with the clergy to reduce stigma does not ensure 

that the theocratic government will respond in the same way.   Scholars of Iranian history 

have  implicated  a  fundamental  tension  between  the  clerical  establishment  and  the 



C. Blauvelt 38 

government,  which  dates  back  to  the  inception  of  the  theocratic  political  regime.    As  a 

result  of  the  politicization  of  religion,  there  is  much  uncertainty  over  the  clergy’s 

relationship to the political power and about who holds higher authority.  As Yousra Fazili 

remarks,  “this  is  neither  a  matter  of  secularism  versus  religion  nor  clerics  versus  non‐

clerics; it is a struggle within the religio‐political establishment” (Fazili 2010, 41).  The crux 

of the argument is whether there is a moral basis of legitimate political authority.  In other 

words, can (and should) the clergy and the government be one and the same?  At the most 

basic  level,  most  modern  jurists  agree  that  an  Islamic  government  is  one  that  enforces 

Shari’a, or Islamic law.  However, there is little consensus over the extent to which Shari’a 

should be implemented into legal practice.  Moreover, there are disagreements about what 

legal terms are actually specified by Shari’a, which arise primarily from ijtihad – the Shiite 

practice  of  using  individual  reasoning  to  interpret  the  sacred  texts.    Interestingly,  the 

Iranian  theocracy appears  to disempower  its  religious  leaders, which  is  in direct  contrast 

with  the  theoretical  framework  of  this  type  of  political  institution.    As  Iranian  journalist 

Mehdi  Khalaji  explains,  “any  clerical  opposition  to  the  theocratic  regime  [is]  seen  as  an 

internal  fight  between  clerics,  with  both  parties  able  to  damage  each  other’s  religious 

legitimacy and prestige” (Khalaji 2010, 4).   

Matters of healthcare are both religious and political in nature.  Thus, in the context 

of  HIV/AIDS  policies,  the major  question  is  whether  Islamic  law  (as  defined  by  religious 

leaders) or customary  law (as defined by  the State) has greater  influence on society.   The 

construction of HIV/AIDS programs that are compatible with Iranian society  is part of an 

ongoing  debate  over  the moral  basis  of  power  and  authority.    Surprisingly,  bureaucratic 

officials in recent years have been more resistant to progressive medical policies than the 



C. Blauvelt 39 

Iranian clergy (Khalaji 2010).  Indeed, many of the recent obstacles to developing HIV/AIDS 

policies  have  been  the  direct  result  of  political  resistance,  not  just  religious  opposition.  

Efforts  to  gain  the  support  of  religious  leaders  may  be  unprofitable  if  the  government 

withdraws its financial support of health programs.  For example, as previously discussed 

(pp. 14–15), the current administration under President Ahmadinejad is largely responsible 

for  the  decline  of  triangular  clinics  for  drug  abuse,  HIV,  and  STDs.    On  the  other  hand, 

therapeutic  goods  and  services  (like  HIV  testing  and  free  antiretroviral  drugs)  may  be 

under‐utilized  without  the  approval  of  the  clergy  if  notions  of  impiety  and  immorality 

remain attached to HIV/AIDS treatment. 

  In  sum,  the  tensions  between  religion  and  politics  add  another  dimension  to  the 

issue of HIV/AIDS in Iran, which interfere with the development of testing and treatment 

programs.    There  is  often  dissent  between  the  clerical  establishment  and  the  theocratic 

state about hierarchies of power and about  interpretations of Shari’a, which may  lead  to 

further  complications  in  the  way  that  standards  for  medical  practices  are  defined.  

Moreover,  religions  are  seldom  univocal  on matters  political,  and  Islam  is  no  exception.  

There is a diversity of competing perspectives within the Islamic Republic of Iran, and it is 

erroneous to assume universality in the relationship between religion and politics.  



C. Blauvelt 40 

Conclusion 

In order to address the issue of HIV/AIDS in Iran, we must ask the question: What 

are the manifold conditions that place people at greater risk of infection?  Is the spread of 

HIV due to opposition from Islamic religious leaders, or is it really due to oppressive socio‐

political  factors and  fluctuating material conditions?   As  I have demonstrated  throughout 

this paper,  social  realities  in  the  Islamic Republic of  Iran are  continually evolving: health 

care practices change with new biomedical technologies, religious experiences are redefined 

through  the  application  of  ijtihad,  and  political  ideologies  vary  with  new  regimes  and 

administrations.    In  addition,  these  factors  are  mutually  constructive  and  cannot  be 

understood  independently  of  each  other.    Religious,  medical,  and  political  practices  are 

being newly constructed through dynamic and integrated processes, such that they should 

not be perceived as separate, static entities.   

Moreover,  there  are  several  contradictions  that  complicate  the  common  assertion 

that religion impedes scientific progress and medicine.   For instance, the Iranian religious 

leaders  have  not  always  been  opponents  of  sexual  and  reproductive  health  care,  as was 

seen  in  the  case  of  family  planning  programs  and  fertility  treatment.    The  clergy  also 

supports  harm  reduction  initiatives  despite  the  religious  prohibition  of  drug  abuse.    In 

addition, ideologies of the theocratic government do not necessarily align with those of the 

clerical establishment, contrary  to  the assumption  that  the  Iranian  theocracy  implements 

Islamic  law  as  defined  by  the  clergy.    Therefore,  what  might  be  viewed  as  religious 

opposition to HIV/AIDS programs may actually represent political resistance. 



C. Blauvelt 41 

This  paper  has  attempted  to  show  that  the  ‘Iranian  identity’  and  the  ‘Muslim 

identity’ are difficult to define and can vary by time and place.  Consequently, public health 

imperatives to combat HIV/AIDS in Iran must take into account the intertwining of religion, 

politics,  and  medicine.    Given  the  interplay  between  people  and  institutions  and  larger 

social  processes,  it  is  insufficient  to  brandish  single‐factor  explanations  or  ‘magic‐bullet’ 

solutions.    The  conditions  that  create  susceptibilities  to  HIV/AIDS  are  complex,  multi‐

layered, and constantly in flux.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
Honor Code: 

This paper represents my own work in accordance with University regulations.



C. Blauvelt 42 

Works Cited 

 
Abbasi–Shavazi,  Mohammad  and Marcia  C.  Inhorn,  et.  al.  “The  ‘Iranian  ART  Revolution’: 

Infertility,  Assisted  Reproductive  Technology,  and  Third‐Party  Donation  in  the 

Islamic Republic of Iran.”  Journal of Middle East Women’s Studies.  4, 2 (2008). 

 Agence  France‐Presse.  "Recorded  AIDS  Deaths  in  Iran  Top  3,400:  Report" 

http://www.thebody.com/content/world/art54412.html. 

Al‐Qaradawi, Yusuf.  The Lawful and Prohibited in Islam.  Cairo: El Falah, 1997. 

American  Pregnancy  Association.  “Intracytoplasmic  Sperm  Injection:  ICSI”  (May  2007), 

web, <http://www.americanpregnancy.org/infertility/icsi.html> 

Anwar,  Layla.  “Uncensored  Arabwomanblues.”  BlogSpot.com  (April  2008),  web, 

<http://uncensoredarabwomanblues.blogspot.com/2008/04/kiss‐of‐death.html> 

Baijal,  Parijat  and  Rodney  Kort.    “XVII  International  AIDS  Conference:  From  Evidence  to 

Action – Regional focus.”  Journal of the International AIDS Society 12 (2009).  

Biehl, João.  Will to Live.  (Princeton: Princeton University Press, 2009). 

Calabrese, John.  “Iran’s War on Drugs: Holding the Line?”  The Middle East Institute Policy 

Brief, No. 3 (December 2007). 

Corson,  Stephen  L.,  Richard  J.  Derman.    Fertility  Control.    Ontario,  Canada:  Goldin 

Publishers, 1994. 

Esack, Farid.  “Muslims Responding to AIDS ‐ Mapping Muslim Organizational and Religious 

Responses.” UNAIDS. (January 2007). 

Esfandiari,  Golnaz.  “Alaei  Brothers  Reported  Charged  in  Iran  with  Overthrowing 

Government.”    Radio  Free  Europe  /  Radio  Liberty.  http://www.rferl.org/content/ 



C. Blauvelt 43 

Alaei_Brothers_Reportedly_Charged_In_Iran_With_Overthrowing_Government_/137

0018.html (accessed January 14, 2011). 

Fazili,  Yousra.    “Between  Mullah’s  Robes  and  Absolutism  Conservatism  in  Iran.”    SAIS 

Review. 30, 1 (2010) 39–55.  

Foucault, Michael.  Security, Territory, Population: Lectures at the Collége de France 1977 – 

1978 (New York: Picador, 2007). 

Fox,  Renée  C.    “The  Medicalization  and  Demedicalization  of  American  Society.”    In  The 

Sociology  of  Health  and  Illness,  edited  by  P.  Conrad  and  R.  Kern.    (New  York:  St. 

Martin’s Press, 1994), 403 – 407.  

Greene,  Margaret  E.,  et  al.  “The  Islamic  Republic  of  Iran:  Strong  Policies  Difficult  to 

Document  in Practice.”  In  In This Generation: Sexual and Productive Health Policies 

for Youthful World. 25‐30. Population Action International, 2002. 

Hamdy,  Sherine  F.    “Our  Bodies  Belong  to  God:  Islam,  Medical  Science,  and  Ethical 

Reasoning in Egyptian Life.” PhD Dissertation. New York University (Dec. 2006). 

Hasnain, Memoon.  “Cultural Approach to HIV/AIDS Harm Reduction in Muslim Countries.”  

Harm Reduction Journal 2:23 (2005). 

Inhorn,  Marcia  C.    “Middle  Eastern  Masculinities  in  the  Age  of  New  Reproductive 

Technologies:  Male  Infertility  and  Stigma  in  Egypt  and  Lebanon.”  Medical 

Anthropology Quarterly.  18, 2 (2004). 

Inhorn, Marcia C. “Making Muslim Babies: IVF and Gamete Donation in Sunni versus Shi’a 

Islam.”  Culture, Medicine, and Psychiatry. 30 (2006).  

Integrated Regional Information Networks. "Iran: A Focus on the Battle Against HIV/AIDS." 

AIDSLink (2002). 



C. Blauvelt 44 

“Iran: War on Drugs.”  TIME Magazine, June 30, 1980. 

Jalal Abbasi, Mohammad, et. al. “Revolution, war, and modernization: Population policy and 

fertility change in Iran.”  Journal of Population Research. 19, 1 (2002).  

Joseph, Suad and Afsaneh Najmabadi.   Encyclopedia of Women &  Islamic Cultures: Family, 

body, sexuality and health.  Leidin, The Netherlands: Koninklijke Brill NV, 2006. 

Khalaji,  Mehdi.  “The  Iranian  Clergy’s  Silence.”  Current  Trends  in  Islamist  Ideology.  (July 

2010).  

Lock, Margaret.  “Accounting for disease and distress: morals of the normal and abnormal.”  

In Handbook of social studies in health and medicine, edited by Gary L. Albrecht, Ray 

Fitzpatrick, and Susan Scrimshaw.  259 – 276.  SAGE Publications (2000).  

Lock, Margaret.   “The Tempering of Medical Anthropology: Troubling Natural Categories.”  

Medical Anthropology Quarterly, 15, 4 (2001), 478 – 492. 

Mahdi,  Ali  A.  “The  Iranian  Women’s  Movement:  A  Century  Long  Struggle.”  The  Muslim 

World. 94 (October 2004). 

McGirk, Jan.  “Religious leaders key in the Middle East’s HIV/AIDS fight.”  The Lancet, 372, 

9635 (July 2008). 

Mehryar, Amir H., Shirin Ahmad‐Nia, and Shahla Kazemipour. “Reproductive Health in Iran: 

Pragmatic  Achievements,  Unmet  Needs,  and  Ethical  Challenges  in  a  Theocratic 

System.”  Studies in Family Planning, 38, 4 (2007), 352‐361. 

Ministry of Health and Medical Education (MOHME).  “Population and Health in the Islamic 

Republic of Iran: Demographic and Health Survey, October 2000.”  MOH and Medical 

Education.  Tehran, 2003. 



C. Blauvelt 45 

Moghadam, Valentine M.  “Patriarchy in Transition: Women and the Changing Family in the 

Middle East.” Journal of Comparative Family Studies.  35 (2004). 

Moghadam,  Valentine  M.    “Women  in  the  Islamic  Republic  of  Iran:  Legal  Status,  Social 

Positions,  and  Collective  Action.”    Paper  presented  at  the  conference  for  the 

Woodrow  Wilson  International  Center  for  Scholars,  “Iran  After  25  Year  of 

Revolution: A Retrospective and a Look Ahead,” Washington D.C., November 16‐17, 

2004. 

Mohammadpour,  Ali,  et  al.    “Coming  to  Terms  with  a  Diagnosis  of  HIV  in  Iran:    A 

Phenomenological Study.”    Journal of  the Association of Nurses  in AIDS Care.   20, 4 

(July/August 2009) 249 – 259. 

Mokri, Azarakhsh and Richard Schottenfeld.  “Drug Abuse and HIV Transmission  in  Iran – 

Responding to the Public Health Challenges.”  In Public Health Aspects of HIV/AIDS in 

Low and Middle  Income Countries,  edited by David D.  Celentano  and Chris Beyrer.  

583‐599.  Springer (2008). 

National  AIDS  Committee  Secretariat,  Ministry  of  Health  and  Medical  Education.    On 

Monitoring of the United Nations General Assembly Special Session on HIV and AIDS.  

February 2010. 

Nissaramanesh, Bijan, et. al.  “The Rise of Harm Reduction in the Islamic Republic of Iran.”  

The Berkeley Foundation Drug Policy Programme Briefing Paper Eight (July 2005). 

Obermeyer, Carla M. “Reproductive Choice in Islam: Gender and State in Iran and Tunisia.” 

Studies in Family Planning.  25, 1, (1994).  

Parsons, Talcott. 1951. The Social System. Glencoe, IL: Free Press. 



C. Blauvelt 46 

PBS  Frontline.    “Iran:  A  Pragmatic  Approach”  The  Age  of  AIDS.    (2006). 

http://www.pbs.org/wgbh/pages/frontline/aids/countries/ir.html 

Plan  and  Budget  Organization.  1989.  The  First  Plan  of  Economic,  Social  and  Cultural 

Development  of  the  Islamic  Republic  of  Iran  (1989–1993)  Bill,  Appendix  1  [In 

Persian]. Tehran: Plan and Budget Organization Press. 

Radwan, Amany. "Arab Clergy Tackle an AIDS Taboo." TIME Magazine, November 15, 2006. 

Rahmati‐Najarkolaei, Fatemeh, et. al.  “Experiences of stigma in healthcare settings among 

adults  living with HIV in the Islamic Republic of  Iran.”    Journal of  the International 

AIDS Society.  13, 27, (2010). 

Robinson,  B.A.,  “Female  Genital  Mutilation.”  Arts  &  Opinion  5.2  (2  Nov  2006),  web, 

<http://www. artsandopinion.com> 

Rosenberg, Tina.   “How Iran Derailed a Health Crisis.”   The New York Times.   December 3, 

2010, Opinionator Section.  

Rosenberg,  Tina.  “An Enlightened Exchange  in  Iran.” The New York Times, November 29, 

2010. 

Sarraf, Mehdi.    “Measures  for  the Prevention of Drug Addiction.”   Paper presented at  the 

CENTO  Seminar  on  Public  Health  and  Medicinal  Problems  Involved  in  Narcotics 

Drug Addiction, Tehran, Iran, April 8 – 12, 1972. 

Simbar  M,  FR  Tehrani,  and  Z.  Hashemi.    “Reproductive  health  knowledge  attitudes  and 

practices  of  Iranian  college  students.”    Eastern  Mediterranean  Health  Journal.  11, 

5/6, (2005). 

Sodiq, Yushau.  An Insider’s Guide to Islam.  Trafford Publishing, 2011. 



C. Blauvelt 47 

Sufian,  Sandy.  "HIV/AIDS  in  the  Middle  East  and  North  Africa:  A  Primer." Middle  East 

Research and Information Project (November 2004). 

Tavoosi,  Anahita,  Azadeh  Zaferani,  Anahita  Enzevaei,  Parvin  Tajik,  and  Zahra 

Ahmadinezhad.    “Knowledge  and  attitude  towards  HIV/AIDS  among  Iranian 

students.”  BMC Public Health (May 2004).  

Tober, Diane M. et al.  “Fewer Children, Better Life” or “As Many as God Wants?”   Medical 

Anthropology Quarterly.  20, 1 (2008)  50 – 71. 

UNAIDS.  “Report on the Global AIDS Epidemic” Global Report (2010). 

Van Heuvelen, Elizabeth S.  “United the Golden Crescent and Central Asia: The Potential for 

Greater Regional Cooperation to Curb Afghanistan’s Opium Trade.”  John Hopkins ‐ 

School of Advanced International Studies. (2009). 

Zamani, S., Kihara, M., Gouya, M. M., Vazirian, M., Nassirimanesh, B., Ono‐Kihara, M. Ravari, 

S.  M.,  Safaie,  A.,  &  Ichikawa,  S.  “High  prevalence  of  HIV  infection  associated  with 

incarceration among community‐based injecting drug users in Tehran, Iran.” Journal 

of Acquired Immunodeficiency Syndrome, 42, 3 (2006), 342–346.  


